Derechos y conflictos entre derechos:
un analisis metafisico

Miguel Angel Garcia Godinez*



* Estudiante de Doctorado, Universidad de Glasgow, j.garcia-godinez.1@research.gla.ac.uk.
Agradezco a Diana Gonzalez y a Bernardo Gallegos por sus importantes comentarios.



SuMAriO: 1. Introduccion; 2. Derechos como artefactos; 2.1. Artefactos;
2.2. Intencionalidad; 2.2.1. Artefactos sociales; 2.2.2. La naturaleza artefactual
de los derechos; 2.2.3. El reconocimiento de los derechos; 2.2.4. Las funcio-
nes de los derechos; 2.2.5. Los derechos como objetos sociales; 2.2.6. El reco-
nocimiento social; 2.2.7. Los conlflictos entre derechos; 3. Conclusiones.

1. Introduccion

Los derechos existen: son creaciones intencionales que dependen de cierto
tipo de reconocimiento social. En otras palabras, son artefactos sociales.
Un tenedor, un sillon, una corporacion y una melodia, todos son arte-
factos. Esto quiere decir que la naturaleza artefactual no es exclusiva de
objetos fisicos (o materiales). En la primera parte de este articulo expli-
caré qué son los artefactos y qué tipo de artefactos son los derechos.
Usaré esta explicacion para defender, ademas, que los derechos no son
fundamentales (esto es, que los derechos no existen independien-
temente de su reconocimiento). En la segunda parte, reconstruiré el debate
acerca de lo conflictos entre derechos en términos de conflictos entre
razones. Identificar a alguien como tenedor de un derecho activa una razén
para una determinada decision normativa. Asi, diré que los derechos estan

en conflicto, cuando las razones que activan estan en conflicto.

65



66 Conlflictos entre derechos

2. Derechos como artefactos

Afirmar la existencia de los derechos implica ciertos compromisos ontolo-
gicos.! Cuando digo que los derechos existen, estoy aceptando que los
derechos son parte de la ontologia del mundo, es decir, que hay "algo"
en el mundo que son los derechos. Para responder qué son los derechos (en
particular, qué tipo de objeto son los derechos), presentaré en esta seccion
un primer bosquejo de lo que podria entenderse como una teoria de los
derechos como artefactos. De acuerdo con esta teoria, los derechos son arte-
factos sociales. Esta teoria, a diferencia de aquellas que pretenden explicar
la naturaleza de los derechos empleando solamente analisis conceptual,?
no propone una definicion del concepto "derechos" ni establece una
relacion analitica entre "derechos" y "artefactos sociales" (semejante a
la relacion "siy solo si" que frecuentemente encontramos en esas teorias).’
Por el contrario, esta teoria consiste en una investigacion metafisica acerca
del estatus ontologico de los derechos y sus condiciones de existencia,

identidad y persistencia.
2.1. Artefactos

Un tenedor, un sillén y un teléfono celular tienen en comun que todos
son artefactos. Todos ellos son objetos intencionalmente creados para
cumplir con alguna funcion. Uno podria decir, p. ej., que los tenedores
son el tipo de artefacto que sirve para pinchar alimentos, sostenerlos
y ayudarnos a llevarlos a la boca. Esto, desde luego, sin rechazar que hay

algunos tenedores que no cumplen con esa funcion, que lo hacen de

! Sobre esta nocion, véase Phillip Bricker "Ontological Commitment", en Edward Zalta (ed.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy, noviembre 2014. Disponible en: https:/plato.stanford.edu/
entries/ontological-commitment/

?Vease, p. ej., Wesley N. Hohfeld, "Fundamental Legal Conceptions as Applied in Judicial Reasoning",
Yale Law Journal, vol. 26, num. 8, 1917, pp. 710-770; Joseph Raz, "On the Nature of Rights", Mind,
vol. 93, num. 370, 1984, pp. 194-214; Robert Alexy, A Theory of Constitutional Rights, Oxford
University Press, Oxford, 2002.

? Para una revision cuidadosa de algunas de las teorias conceptuales de los derechos mas importantes,
véase, Juan Antonio Cruz Parcero, El concepto de derecho subjetivo, 2a. ed., Fontamara, México, 1999.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 67

forma deficiente, o que cumplen con funciones diferentes (p. ej., son usa-
dos para pinchar y sostener cualquier otro objeto distinto de los alimen-
tos). En todo caso, como explicaré mas adelante, las funciones que se
supone que cumplen los artefactos no sélo pueden ser cumplidas en dis-
tinta medida, sino que ademas estan sujetas a revision.

Independientemente de cuales sean sus funciones, los artefactos son
creaciones intencionales, es decir, son el producto de acciones o activida-
des intencionales (o de acciones o actividades de las que participan otras
acciones o actividades intencionales, p. ej., procesos industriales automa-
tizados). En este sentido, los artefactos no son objetos dados o transfor-
mados por lanaturaleza, sino que alguien con cierta capacidad (denominada
intencionalidad) los ha creado. De ahi que pertenezcan a una categoria
ontologica distinta de los objetos naturales. Pertenecen a la categoria de
objetos artificiales.*

Para entender qué son los artefactos y como podemos clasificarlos, comen-
zaré por una caracterizacion basica. Risto Hilpinen, en "On Artifacts and
Works of Art", propone una definicion de artefactos, segtn la cual los
artefactos son objetos fisicos creados intencionalmente con el fin de lograr
algun proposito.” Los tenedores, los sillones y los teléfonos celulares son el
tipo de artefactos que hacen intuitivamente correcta esta definicion. Sin
embargo, parece haber también otro tipo de artefactos que, si bien son
creaciones intencionales a los que se les atribuyen ciertas funciones, no

son objetos fisicos (p. ej., las melodias, las historias y las corporaciones).

En este trabajo, defenderé una teoria de los artefactos que no afirma la
naturaleza (o caracter) artefactual solo de objetos fisicos que satisfacen
las condiciones de intencionalidad y funcionalidad. Asi, las melodias, las
historias y las corporaciones, junto con muchos otros objetos no-fisicos,

* Sobre esta nocion, véase, Marteen Franssen et al. (eds.), Artefact Kinds. Ontology and the Human-Made
World, Springer, Suiza, 2013.
> Risto Hilpinen, "On Artifacts and Works of Art", Theoria, vol. 58, num. 3, 1992, p. 58.



68 Conlflictos entre derechos

también seran considerados artefactos, aunque diferentes de los tipos de
artefactos que son los tenedores, los sillones y los telé¢fonos celulares.

Decir que los artefactos son creaciones intencionales significa que hay
una relacion de dependencia ontoldgica entre el objeto creado y quien lo
crea. Para el caso de objetos fisicos manufacturados, Hilpinen caracteriza
esta relacion en términos de causalidad.® Asi, decir que el agente A (cual-
quier entidad dotada de intencionalidad) crea el artefacto f, significa que
el producto (o efecto) de la actividad de A es f. El producto f es, entonces,
una instancia del tipo de objeto que no existiria sin A.

Causalidad, sin embargo, no es la tnica forma de entender esta relacion
de dependencia. Mas adelante sugiero una forma diferente para el caso de
artefactos que no son objetos fisicos manufacturados. Por ahora quiero
detenerme en uno de los elementos mas importantes de esta relacion. Decir
que A crea intencionalmente el artefacto f implica que hay algo que es el
contenido de la intencionalidad de A.” Cuando A intenta crear, p. ej., un
tenedor, el contenido de su intencion es cierta concepcion (o descrip-
cion-tipo) asociada al concepto de tenedor. De ahi que, si A, efectivamente,
crea un tenedor, el producto de su creacion (es decir, el tenedor) es depen-
diente de la concepcion que A tiene del tipo de artefacto que es el tenedor.
Si A esta equivocado respecto de lo que es un tenedor (o, mejor dicho,
de la concepcion socialmente compartida que se tiene del tipo de objeto
que son los tenedores), entonces, su creacion no sera un tenedor (al

menos, no intencionalmente).

Un aspecto importante de esta explicacion es aquello que determina el
contenido intencional del agente. Debido a que las funciones que se
supone que cumplen los artefactos son parte de su descripcion-tipo,
entonces parte de lo que determina este contenido son las funciones que
les atribuimos.® Aunque en algunas ocasiones no es claro qué funciones

® Ibidem, p. 59.
" Ibidem, p. 60.
8 Ibidem, p. 61.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 69

especificas le corresponden a cada tipo artefactual, su funcionalidad sigue
siendo parte de lo que determina su naturaleza; es decir, los artefactos estan
parcialmente determinados por las funciones que cumplen.’ Por ejemplo,
si A crea un tenedor, su contenido intencional es una descripcion-tipo
de los tenedores, la cual, a su vez, esta determinada por las funciones

que se supone que ellos cumplen.

¢Qué es una descripcion-tipo?, es una pregunta que una teoria general de
los artefactos debe responder claramente. Dado que en este trabajo no
pretendo desarrollar tal teoria, me limitaré, en cambio, a sugerir s6lo un par
de ideas. Primero, la descripcion-tipo de los artefactos no esta determi-
nada por criterios de correccion, sino por diferentes significados social-
mente compartidos (es decir, por las diferentes ideas o concepciones que
se tengan acerca de qué es o deberia de ser cierto artefacto, de las funcio-
nes que deberia cumplir, del material del que deberia estar hecho, etc.).
Segundo, las descripciones-tipo son referenciales. Para decidir si existe
0 no una instancia de un tipo artefactual, es suficiente con realizar una
investigacion empirica y determinar si las condiciones de aplicacion de la
descripcion-tipo son satisfechas o no por algtin objeto en el mundo. Asi,
diremos que hay un tenedor en tanto que un objeto creado intencional-
mente bajo una descripcion-tipo de tenedor satisface sus condiciones de

aplicacion.'?

Todos estos elementos (intencionalidad, dependencia ontologica y des-
cripcion-tipo) son parte de la teoria de los artefactos que usaré para explicar
qué son los derechos. Comenzaré con el primer elemento: el reque-

rimiento de intencionalidad.

% En contraste, véase Amie L. Thomasson, "Public Artifacts, Intentions, and Norms", en Marteen
Franssen et al. (eds.), Artefact Kinds. Ontology and the Human-Made World, Springer, Suiza, 2013,
pp. 45-62.

' En su teoria de objetos ordinarios, Amie Thomasson considera, junto a las condiciones de aplicacion,
las condiciones de co-aplicacion de los términos artefactuales referenciales. Véase, también, de Amie
L. Thomasson, Ordinary Objects (Oxford University Press, Oxford, 2007) y "The Easy Approach to
Ontology" (en Axiomathes, vol. 19, num. 1, 2009, pp. 1-15).



70 Conflictos entre derechos

2.2. Intencionalidad

Un artefacto (o, mejor dicho, una instancia de un tipo artefactual) es un
objeto creado intencionalmente. Para Hilpinen, esto significa que un objeto
es un artefacto solo si es el producto (o el resultado) de una accion o acti-
vidad intencional. De acuerdo con su teoria, hay dos principios de éxito

para decidir cuando un objeto creado intencionalmente es un artefacto.

El primero (Al) establece que un objeto es un artefacto creado por un
agente solo si ese objeto satisface alguna descripcion-tipo, que es el con-
tenido de la intencion por la cual el agente produce la existencia de ese
objeto.'" El segundo (A2) establece que un objeto es un artefacto creado
por un agente solo si el agente acepta que ese objeto satisface alguna
descripcion-tipo, que es el contenido de la intencion por la cual el agen-

te produce la existencia de ese objeto.'

Interpretados correctamente, estos principios establecen condiciones
suficientes (no necesarias). Al establece que el objeto creado es un arte-
facto si satisface la descripcion-tipo, que es el contenido de la intencio-
nalidad del agente, y A2 establece que el objeto creado es un artefacto si
el agente que lo creo acepta (o reconoce) ese objeto como satisfaciendo

dicha descripcion.

Para entender la importancia de estos dos principios utilizaré un par de
ejemplos. Primero: si yo creo un objeto mediante la transformacion de una
substancia fisica (p. ej., plastico), y el objeto resultante de dicha transfor-
macion satisface las condiciones de aplicacion de la descripcion-tipo de
tenedor (que es parte del contenido intencional de mi actividad creadora),
entonces, de acuerdo con Al, habré creado exitosamente un artefacto, a

saber, un tenedor.

' Risto Hilpinen, op. cit., p. 61.
12 Ibidem, p. 62.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 71

Segundo: si yo reconozco un objeto cualquiera (p. ej., una rama de un
arbol) como satisfaciendo las condiciones de aplicacion de la descrip-
cion-tipo de tenedor, entonces, de acuerdo con A2, también habré creado
exitosamente un tenedor. En este caso, a diferencia del anterior, lo que
hace a este objeto ser un artefacto, no es el hecho de que sea el producto
de un proceso de manufacturacion, junto con el hecho de que satisfaga las
condiciones de aplicacion de la descripcion-tipo correspondiente, sino

su reconocimiento como satisfaciendo dichas condiciones.

Reconocer, asi como transformar un objeto fisico mediante un cierto
proceso de manufacturacion, son actividades intencionales por medio
de las cuales podemos crear artefactos. En el caso del reconocimiento, la
actividad intencional consiste en atribuir al objeto en cuestion las carac-
teristicas que usualmente se atribuyen a cualquier otro miembro del tipo
de artefacto de que se trata (incluyendo, por supuesto, las funciones

comunmente asociadas a ¢él).

Una de las propiedades que tienen en comun ambas actividades es que
no estan condicionadas a una forma tnica de realizacion. Por ejemplo, un
tenedor creado mediante una actividad de manufacturacion puede ser,
igualmente, el resultado de un proceso de transformacion manual o de
un proceso de produccion automatizado. Por otro lado, un tenedor creado
mediante una actividad de reconocimiento, puede ser tanto el resultado de
un reconocimiento implicito como de uno explicito. Un ejemplo de reco-
nocimiento implicito podria ser usar el objeto como un tenedor; uno de
reconocimiento explicito podria ser declarar que el objeto en cuestion es

un tenedor.”

1 Declarar falsa o insinceramente que algo es un artefacto no es un contraejemplo al reconocimiento.
Si yo digo que un objeto es una instancia de un tipo artefactual, aunque de hecho no lo reconozco
como tal, entonces no estoy expresando mi reconocimiento. Al declarar falsamente, estoy realizando
una actividad intencional distinta del reconocimiento; en particular, estoy realizando la actividad
intencional de declarar falsamente. Por otra parte, estar equivocado respecto de qué es aquello que
estoy reconociendo, tampoco es un contraejemplo. Como ocurre con otros estados intencionales
(p. ¢j., las creencias), el error siempre es una posibilidad.



72 Conflictos entre derechos

Por supuesto, decir en qué casos un reconocimiento implicito o explicito
es parte de las condiciones de existencia de un artefacto, dependera tanto
del tipo de artefacto de que se trate como del contexto en que tiene lugar

su reconocimiento.

Adicionalmente, como puede ocurrir también con la actividad de manu-
facturacion, la actividad de reconocimiento puede ser no solo implicita
o explicita, sino que ademas puede consistir en una actividad individual o
compartida. Por ejemplo, si un agente A reconoce una rama como satis-
faciendo las condiciones de aplicacion de la descripcion-tipo de tenedor,
entonces la rama contara como un tenedor para A. Esta es una forma de
reconocimiento individual. Para que la rama cuente como un tenedor
para alguien mas, p. j., B, es necesario que B comparta el reconocimiento
de A, es decir, que B también reconozca la rama como un tenedor. Antes de
explicar qué entiendo por reconocimiento compartido, explicaré cual es la

diferencia entre reconocer y no reconocer un objeto como un artefacto.

Pensemos de nuevo en la rama. A la pregunta ;qué es ese objeto?, uno
puede responder, al menos, de dos formas. O bien uno dice que se trata
simplemente de una rama, o bien uno dice que se trata de un tenedor (es
decir, un artefacto). Todo depende, como lo explica John Searle,'* de qué
aspectos del objeto se toman en cuenta al responder. Uno responde
que es una rama, cuando unicamente considera la naturaleza bruta del
objeto. Uno responde que es un tenedor, cuando considera ademas su

caracter artefactual.

Aunque Searle habla de "hechos brutos" y "hechos institucionales", la
analogia puede ser usada también para clasificar objetos. Un objeto bruto
es aquél cuya existencia no depende de intencionalidad alguna (p. ej.,
ramas, rocas, rios, etc.). Un objeto artefactual, por otra parte, es aquél que

si requiere cierto tipo de intencionalidad para existir (p. ej., tenedores,

*John R. Searle, The Construction of Social Reality, Penguin, Londres, 1995, pp. 9-10.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 73

sillones, teléfonos celulares, etc.). Como es bien sabido, en la teoria de
la realidad social de Searle, la intencionalidad (especialmente, el recono-
cimiento) juega un papel muy importante.”” Primero, porque nos per-
mite distinguir los hechos, propiedades y objetos cuya existencia no es
dependiente de la mente (es decir, los que son ontologicamente objetivos), de
aquéllos cuya existencia si lo es (es decir, los que son ontologicamente sub-
jetivos); y segundo, porque nos ayuda a comprender por qué esta relacion
de dependencia es coherente con la tesis ontologica de que el mundo esta
compuesto fundamentalmente nada mas que de objetos, propiedades y

hechos fisicos.

Esta distincion, ademas, es suficiente para justificar la idea de que la
realidad social, a diferencia de la realidad bruta (o natural), s6lo puede ser
descrita desde lo que aqui llamaré la perspectiva del participante. Empleando
el lenguaje de H. L. A. Hart,'® hay dos perspectivas desde las cuales uno
puede describir hechos acerca de objetos (o hacer declaraciones sobre
ellos): la perspectiva externa (o del observador) y la interna (o del parti-
cipante). Uno adopta la perspectiva del observador cuando, al reportar la
existencia de un objeto, solamente toma en cuenta su naturaleza bruta
(p. €j., cuando uno no reconoce o no comparte el reconocimiento de ese
objeto como un artefacto). Uno adopta la perspectiva del participante,
por otro lado, cuando considera su caracter artefactual. Si yo digo de
cierto objeto que no es otra cosa sino substancia fisica, o simplemente una
coleccion de particulas, entonces, estoy reportando algo acerca de ese
objeto desde la perspectiva del observador. Si, en cambio, digo de ese mis-
mo objeto que es un tenedor, entonces, estoy reportando desde la pers-

pectiva del participante.'”

> Cf., Ibidem, y John R. Searle, Making the Social World: The Structure of Human Civilization, Oxford
University Press, Oxford, 2010.

' H. L. A. Hart, The Concept of Law, 2a. ed., Oxford University Press, Oxford, 1994, pp. 242-244,
254-259.

'” Ambas perspectivas, por supuesto, son relativas. Al decir de un objeto que no es otra cosa sino
una cierta substancia fisica, estoy adoptando también la perspectiva del participante (aunque no la



74 Conflictos entre derechos

Participar en prdcticas sociales de reconocimiento es parte de lo que signi-
fica vivir en comunidad. Compartir el reconocimiento de ciertos objetos
como artefactos es solo una de las consecuencias de esta forma de vida.
Por supuesto, no todos los participantes tienen las mismas razones para
participar de una practica de reconocimiento, asi como no todas las razo-
nes que tienen a favor de compartir ese reconocimiento son mas impor-
tantes que las razones que tienen para no hacerlo. Un participante puede
tener ciertas razones (p. ej., de caracter ideologico o politico) para no
participar en el reconocimiento de algin objeto como un artefacto (p. ej.,
uno de tipo religioso). Desde luego, un andlisis de las razones que se
tienen para participar en dicha practica social podria ayudarnos a enten-
der mejor el contexto social de reconocimiento.'® Sin embargo, esto es
algo que no podré desarrollar aqui. Me limitaré, por tanto, a considerar
solamente el caracter artificial de los derechos, sin discutir cuéles son las

razones que se tienen a favor de su reconocimiento.
2.2.1. Artefactos sociales

Los derechos no son tenedores (es decir, no son el mismo tipo de arte-
facto que son los tenedores). Aunque ambos son creaciones intencionales
que cumplen con cierta funcion, los derechos, asi como las corporacio-

nes, las melodias, o las historias, no son objetos fisicos.

Una corporacion, por ejemplo, existe en tanto cuenta con un recono-
cimiento juridico. La Corporacion Mexicana de Restaurantes (CMR), por citar
un caso, esta reconocida juridicamente, y, entre otras cosas, tiene dere-
chos, obligaciones y responsabilidades distintas de los derechos, obliga-
ciones y responsabilidades de los individuos que la integran. La existencia
de la CMR no es reducible, entonces, a la existencia de sus miembros:

ésta puede existir, no sélo con miembros diferentes, sino incluso sin

del participante en una practica de reconocimiento, sino la del participante en una teoria cientifica).
Cuando hablo aqui de la perspectiva del observador, me refiero simplemente a la que adopta quien
no participa en dicha practica de reconocimiento.

'8 Al respecto, véase Amie L. Thomasson, "Public Artifacts, Intentions, and Norms", op. cit.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 75

miembro alguno. Una melodia o una historia son artefactos cuya exis-
tencia tampoco esta ligada a una entidad fisica particular. Supongamos que
nosotros creamos una melodia a partir de la produccion de ciertos soni-
dos, o a partir de la escritura de ciertas notas musicales en un pentagrama.
De ahi, sin embargo, no se sigue que la existencia de la melodia sea
reducible a la existencia de esos sonidos o a la existencia de ese penta-
grama. Lo que importa, después de todo, es que esos sonidos o esas notas
en el pentagrama sean reconocidos como una melodia. Y lo mismo es
cierto de las historias.

Ahora bien, si los derechos no son tenedores, ¢significa, entonces, que
son el mismo tipo de artefacto que las corporaciones? Asi planteada, la
pregunta es totalmente absurda. Los derechos no son corporaciones (ni
melodias ni historias), aunque si tienen caracteristicas en comun. Los
derechos y las corporaciones no sélo carecen de composicion fisica alguna,
sino que ademas su existencia depende de cierto tipo de reconocimiento.
En el caso de las corporaciones, sin embargo, su existencia depende de
un reconocimiento juridico. La pregunta deberia de ser, entonces, si la
existencia de los derechos y las corporaciones requiere el mismo tipo de
reconocimiento. Esta pregunta, a diferencia de la anterior, ya no es absur-
da. Para responderla, sugeriré que, a diferencia de la existencia de las
corporaciones, la existencia de los derechos depende, o bien de un recono-
cimiento social (cuando se trata, p. ej., de derechos morales), o bien de un
reconocimiento institucional (cuando se trata, p. ej., de derechos juridicos).
Llamaré al tipo de artefactos que dependen de estos tipos de recono-
cimiento artefactos sociales y artefactos institucionales, respectivamente.

2.2.2. La naturaleza artefactual
de los derechos

Para defender la tesis de que los derechos son artefactos sociales (o insti-
tucionales), comenzaré por discutir el tipo de reconocimiento que requieren
para su existencia. El primer paso es aceptar que no todos los artefactos
son iguales (o0, mejor dicho, que no todos los artefactos son del mismo



76 Conflictos entre derechos

tipo). Las corporaciones, a diferencia de los tenedores, los sillones y los
teléfonos celulares, son artefactos que no tienen composicion fisica alguna.
Aunque las actas constitutivas, por medio de las cuales se atribuye exis-
tencia juridica a las corporaciones, si suelen ser objetos fisicos (p. ej., son
documentos apostillados generalmente archivados en alguna oficina),
las corporaciones mismas no son esas actas. En otras palabras, los medios
por los cuales se les reconoce existencia a las corporaciones no son las
corporaciones mismas. Esto, sin embargo, no implica que las corpora-
ciones pueden existir sin su correspondiente reconocimiento (es decir,
sin sus respectivas actas constitutivas). Lo que significa es que son dos
objetos (o artefactos) diferentes. Las actas constitutivas son el tipo de
artefacto que sirve para crear (esto es, para reconocer la existencia juri-
dica) de las corporaciones. Las corporaciones, a su vez, son artefactos
cuya existencia depende, aunque no es reducible a, sus correspondientes
actas constitutivas.

La existencia de los derechos, por otro lado, no depende (o no parece
depender) de otros artefactos (similares a las actas constitutivas de las cor-
poraciones). Esto, por supuesto, segun el tipo de derechos de los que
estemos hablando. Los derechos morales no son el tipo de artefacto cuyo
reconocimiento esta sujeto a la existencia de otros artefactos. La existen-
cia de los derechos juridicos, por el contrario, si depende de la existencia de
otros artefactos (p. ej., normas juridicas). En otras palabras, los derechos
juridicos, a diferencia de los derechos morales, requieren para su existen-
ciala existencia de normas juridicas. Como éstas son artefactos institucio-
nales (esdecir, que dependen de un marco institucional de reconocimiento),
de ahi se sigue que los derechos juridicos no son simplemente artefactos
sociales, sino artefactos institucionales.

Si los derechos humanos, individuales y sociales son derechos morales,
o juridicos, o de algun otro tipo, no es materia de discusion en este tra-
bajo. Lo tinico que una teoria de los derechos como artefactos implica es
que todos estos derechos son, o bien artefactos sociales, o bien artefactos
institucionales. Es decir, algunos son artefactos cuya existencia no de-
pende de la existencia de otros artefactos, y otros cuya existencia si depen-



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 77

de de algtin otro tipo de artefacto. En ningun caso, sin embargo, los derechos
son fundamentales. Todos los derechos son artefactos de algun tipo, cuya
existencia depende de cierta forma de reconocimiento."

De aqui podemos concluir que el reconocimiento de las corporaciones no
es el mismo que el reconocimiento de los derechos. La existencia de las
corporaciones no solo requiere la existencia de otros artefactos, sino de
cierto tipo de artefactos (p. €j., actas constitutivas). El reconocimiento de los
derechos, por otro lado, no siempre requiere la existencia de otros arte-
factos (como en el caso de los derechos morales). Y cuando si lo requiere
(como en el caso de los derechos juridicos), estos artefactos (las normas
juridicas) no son los mismos que los artefactos que requieren las corpo-
raciones para existir (las actas constitutivas).

Estas diferencias nos permiten entender que, aunque las corporaciones
y los derechos son artefactos cuya existencia depende de cierto tipo de
reconocimiento, los derechos, a diferencia de las corporaciones, depen-
den de un reconocimiento social, que puede o no ser juridico, y que
puede o no estar sujeto a la existencia de otros artefactos. Mas adelante
volveré a esto. Por ahora, basta con senalar que ésta no es la tnica dife-
rencia entre ambos. Mas importante atn es que el contenido del recono-
cimiento de los derechos es distinto del contenido del reconocimiento de
las corporaciones. En la siguiente seccion, explicaré esto con mas detalle.

2.2.3. El reconocimiento
de los derechos

Expresiones del tipo "los derechos reconocidos en la Constitucion...", o
"los derechos reconocidos en los tratados internacionales...", a pesar de

¥ Decir que los derechos no son fundamentales no es lo mismo que negar la existencia de derechos

fundamentales. "Fundamental", aqui, es ambiguo. Los derechos fundamentales son aquellos que,
dentro de un determinado marco normativo (p. ej., una constitucion), gozan de la mayor importan-
cia por defecto (o default). Los derechos con caracter fundamental, por otro lado, serian aquéllos
cuya existencia no depende de su reconocimiento (es decir, serian ontologicamente objetivos). Que
existan derechos de este tltimo tipo es lo que estoy negando aqui.



78 Conflictos entre derechos

ser muy comunes en el lenguaje de los derechos, no suelen recibir mu-
cha atencion desde las teorias juridico-filosoficas. Para una teoria de los
derechos como artefactos, en cambio, estas expresiones ocupan un lugar
central en el analisis metafisico de los derechos: nos senalan su exis-
tencia. Los derechos reconocidos en una Constitucion son derechos que
existen para el Estado donde rige dicha Constitucion; los derechos reco-
nocidos en los tratados internacionales son derechos que existen para los
Estados que suscriben dichos tratados; etc. La nocion de reconocimien-
to, entonces, no soélo no es ajena al discurso de los derechos, sino que

ademads tiene un importante valor explicativo.

Aunque para ciertos derechos (p. €j., los derechos juridicos), la idea de
reconocimiento es mucho mas comutn que para otros (p. ej., los derechos
morales), esto no significa que haya derechos cuya existencia no dependa
de su correspondiente reconocimiento. Lo que significa es que la existen-
cia de algunos derechos no depende de un reconocimiento explicito (es
decir, de un reconocimiento establecido expresamente en algtin documen-

to, p. €j., una constitucion, un tratado internacional, etcétera).

Antes de explicar con mas detalle en qué consiste este reconocimiento,
diré algo acerca de su contenido. Como ya mencioné, el contenido de la
actividad intencional por medio de la cual se crean los artefactos es cierta
descripcion-tipo, en la cual se establecen las condiciones de existencia e
identidad del tipo artefactual correspondiente.

Cuando un agente crea un nuevo tipo artefactual, es decir, un prototipo,
el establecimiento de las condiciones de existencia e identidad de la des-
cripcién-tipo correspondiente es parte de su actividad creadora. Cuando
su actividad consiste solamente en crear una instancia de un tipo arte-
factual ya existente, entonces, o bien utiliza las condiciones ya estable-
cidas en una cierta descripcion-tipo, o bien revisa dichas condiciones,
esto es, modifica, agrega o elimina las condiciones para la aplicacion de
la descripcion-tipo correspondiente. Esto pasa, por ejemplo, cuando el
agente intenta crear un artefacto técnico o vanguardista. Llamaré a esta



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 79

revision de las condiciones de aplicacion de una descripcion-tipo revision
conceptual.

La importancia de la descripcion-tipo, en cualquier caso, es evidente.
No se puede crear un prototipo ni una instancia de un tipo artefactual
sin la intencionalidad apropiada, y como el contenido de esa intenciona-
lidad consiste en una cierta descripcion-tipo, de ahi se sigue que no se
puede crear un artefacto sin la correspondiente descripcion-tipo. Inten-
cionalidad y descripcion-tipo, por lo tanto, son parte de las condiciones
generales de existencia de los artefactos. La descripcion-tipo, ademas,
ayuda a determinar las condiciones de identidad de los artefactos (es
decir, ayuda a determinar las caracteristicas por las cuales podemos dis-
tinguir entre diferentes tipos artefactuales), p. ej., un tenedor es un arte-
facto distinto de una cuchara en tanto que las propiedades (incluyendo
las funciones) que se atribuyen a cada uno, estan determinadas por con-
ceptos (o descripciones-tipo) diferentes.

Entender la importancia de las descripciones-tipo a partir del analisis
metafisico de los derechos como artefactos sociales, deberia ayudarnos a
entender también la importancia de su andlisis conceptual (es decir, el
analisis de sus descripciones-tipo). Aunque es verdad que la cuestion
acerca de qué son los derechos no se puede resolver simplemente intro-
duciendo relaciones analiticas entre diferentes conceptos, un analisis con-
ceptual si nos podria ayudar a determinar aquéllo que podria contar
como un derecho (p. ¢j., el derecho a la libertad de expresion), y a dife-
renciarlo de otros derechos (p. €j., el derecho de proteccion al honor):
las caracteristicas (o propiedades) de cada uno, asi como sus respectivas
funciones especificas, estarian determinadas por sus correspondientes
descripciones-tipo. Descripciones que, como mencioné antes, pueden
estar sujetas a revision.

La importancia de las descripciones-tipo (y, con ello, del analisis concep-
tual) en el analisis metafisico de los derechos como artefactos sociales,
consiste en que ellas establecen las condiciones por medio de las cuales se
decidira la existencia o no de un derecho (esto es, de una instancia de un



80 Conlflictos entre derechos

tipo artefactual). Para entender esto, recordemos el principio A2 de Hil-
pinen: un objeto es un artefacto creado por un agente si el agente acepta
que ese objeto satisface alguna descripcion-tipo, que es el contenido de
la intencion por la cual el agente produce la existencia de ese objeto. Asi,
de acuerdo con este principio, un derecho seria exitosamente creado
si es reconocido como satisfaciendo las condiciones de aplicacion de
cierta descripcion-tipo (que seria el contenido de la intencionalidad del
agente que lo crea).

A partir de esta afirmacion, tenemos que la dependencia de los derechos
en su reconocimiento, y, con ello, en su descripcion-tipo, son los que
constituyen su naturaleza artefactual. En el caso de sus descripciones-tipo
(que en adelante llamaré conceptos de derechos), son ellas las que estable-
cen, a través de las condiciones de existencia e identidad, las caracteris-
ticas o propiedades de los derechos. Por supuesto, determinar cuales son
o deberian de ser esas propiedades, incluyendo cudles son o deberian de
ser las funciones que cumplen los derechos, no es una pregunta que
pueda responder aqui. Para ello se requiere, no un analisis metafisico,
sino un analisis conceptual de los derechos. A reserva de lo que ese ana-
lisis muestre acerca de las funciones especificas que tienen los derechos,
en la siguiente seccion consideraré brevemente lo que en mi opinion es el
tipo de funcion que ellos cumplen.

2.2.4. Las funciones
de los derechos

En las secciones anteriores he intentado mostrar que los derechos, asi
como los tenedores y las corporaciones, son artefactos. Esto implica, entre
otras cosas, que su existencia depende de cierto tipo de reconocimiento
(aunque no del mismo tipo de reconocimiento de cuya existencia depen-
den los tenedores y las corporaciones). Esta relacion de dependencia,
por otro lado, tiene como consecuencia que la existencia de los derechos
solo puede ser expresada desde la perspectiva del participante (es decir,
desde la perspectiva de quien esta comprometido con dicho recono-
cimiento). Un observador, diriamos, no entiende de derechos. Para un



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico

observador, el lenguaje de los derechos es puramente metaférico. Para él,
no hay tal cosa como un derecho a la libertad de expresion, o un derecho
a la proteccion al honor, o un derecho a la vivienda digna, etcétera.?

Antes de explicar la relacion de dependencia entre los derechos y su reco-
nocimiento, es importante mencionar parte de lo que determina el con-
tenido intencional de ese reconocimiento, a saber, su funcionalidad. Si los
derechos son artefactos sociales, entonces parte de lo que constituye su
naturaleza artefactual, como en el caso de los tenedores y las corpora-
ciones, son las funciones que se supone que cumplen. Aunque no inten-
taré responder aqui cudles son las funciones de los derechos, si ofreceré una
propuesta general para entender el tipo de funciones que ellos cumplen.

Hay muchas teorias que se disputan cuales son o deberian de ser las
funciones de los derechos. Algunas teorias identifican las funciones de
los derechos a partir de los rasgos de utilidad o beneficio que protegen (las
llaman teorias del interés). Otras, en funcion de las libertades que pro-
mueven (las llaman teorias de la voluntad). Otras mas, en funcion de la
justificacion que proveen para restringir libertades o imponer obliga-
ciones (las llaman teorias de la restriccion justificada). Y otras, que no redu-
cen la funcionalidad de los derechos a una clase tnica, identifican diferentes
funciones (p. ej., las llamadas teorias hibridas y las teorias de la diversidad
de funciones).*!

Lejos de argumentar a favor o en contra de alguna de estas teorias, suge-
riré, en cambio, que la funcion general que tienen los derechos, es decir,
su funcion-tipo, es identificar a quienes ocupan una cierta posicion nor-
mativa (esto es, una pretension, una libertad, o cualquier otra que, de
acuerdo con el concepto de derechos que tengamos, sea considerada
como un derecho genuino). Los derechos, entonces, son artefactos socia-

2 Este distanciamiento podria explicarse a partir de las razones (politicas, ideoldgicas, religiosas,
etc.) que tenga el observador para no aceptar al reconocimiento de esos derechos.

2! Al respecto, véase Antonio Manuel Pena, "Cinco teorias sobre el concepto de los derechos", DOXA.
Cuadernos de Filosofia del Derecho, num. 32, 2009, pp. 665-686.

81



82 Conlflictos entre derechos

les creados intencionalmente para identificar tenedores de derechos
(right-holders). De esta manera, los derechos son usados para justificar
determinadas decisiones normativas, p. ej., imponer obligaciones corre-
lativas, o atribuir responsabilidades. Los derechos, entonces, juegan un
papel cognitivo importante en la vida de los participantes: les proveen
de cierta justificacion practica. Desde una teoria metafisica de los derechos
como artefactos sociales, esta funcion-tipo de los derechos expresa no
so6lo de forma coherente sino perfectamente clara su contribucion al razo-
namiento practico: los derechos sirven a los participantes para identi-
ficar a quienes ocupan ciertas posiciones normativas y, con base en ello,
justificar, p. ej., un juicio de deber, de responsabilidad, etcétera.

La discusion acerca de si los derechos tienen tal o cual funcion en espe-
cifico, por otra parte, no es determinante respecto del tipo de funcion
que cumplen los derechos. Esto, porque la verdad de la tesis de que los
derechos sirven para identificar a quienes ocupan posiciones normativas
no depende de resolver primero qué posiciones normativas en especifico
cuentan como derechos genuinos. Por ejemplo, si la teoria del interés es
correcta, entonces las posiciones normativas que contaran como derechos
seran solamente aquéllas que protejan ciertos intereses (independiente-
mente de la capacidad que tengan los tenedores de derechos para recla-
mar la proteccion de sus intereses); si, en cambio, la teoria de la voluntad
es correcta, entonces solo las posiciones normativas que promuevan las
libertades de sus tenedores contaran como derechos genuinos; etcétera.
Lo crucial para la explicacion metafisica de los derechos que propongo
aqui es que los derechos tienen la funcion-tipo de identificar posiciones
normativas. Una teoria conceptual de los derechos, no una teoria meta-
fisica, deberia informarnos acerca de cuales son las posiciones norma-
tivas que cuentan como derechos genuinos.

2.2.5. Los derechos
como objetos sociales

Con todo lo dicho hasta aqui, uno todavia podria oponerse a la teoria
artefacto de los derechos. Primero, alegando que los derechos no son
objetos (en el sentido de objetos fisicos en el mundo), lo cual nos obliga a



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 83

renunciar a la teoria clasica de los artefactos, segtn la cual los artefactos
son objetos fisicos creados intencionalmente. Segundo, rechazando que,
aunque los derechos son el producto de ciertas actividades intenciona-
les, haya algo como un agente creador de los derechos. Tercero, afirmando
que una teoria de los derechos como artefactos sociales no podria expli-
car claramente qué son los conflictos entre derechos (algo que, por otro lado,
parece ser un tema central en la teoria de los derechos).

Aunque estas tres objeciones no son las unicas posibles, en lo que resta
de este articulo no puedo sino limitarme exclusivamente a ellas, e intentar

responderlas de manera convincente.

En cuanto a la primera: la idea de que los derechos no son objetos fisicos
parece incontestable. De esto, sin embargo, no se sigue que los dere-
chos (morales, juridicos, etc.) no existen o son entidades ficticias. Descri-
bir el mundo, o dar cuenta de los objetos que hay en él, requiere adoptar
alguno de los que llamaré niveles explicativos de la realidad.** Describir el
mundo desde el nivel micro o macro fisico; es decir, desde el nivel de las
particulas o de los objectos que ellas componen (p. ej. rocas, arboles, etc.),
no agota la descripcion de lo que hay en el mundo. Parte del proyecto
metafisico de muchos filosofos contemporaneos (en especial el de aquéllos
cuya investigacion pertenece al area analitica de la ontologia social) con-
siste en defender que hay otro nivel desde el cual podemos dar cuenta
de los objetos que hay en el mundo: el de la realidad social.** Adoptar este
nivel, sin embargo, no s6lo no nos compromete con la tesis de que cier-
tos objetos —como el dinero, las normas juridicas y los derechos— son
objetos fisicos, sino que, ademas, tampoco nos obliga a afirmar que
son objetos fundamentales (es decir, objetos metafisicamente inanalizables).

22 Hablar de "niveles explicativos de la realidad" no implica que haya diferentes niveles de la reali-
dad. En otras palabras, aceptar la idea de niveles explicativos, no nos compromete con aceptar que
el mundo es tal que ciertos hechos, propiedades u objetos existen s6lo en algunos niveles y no en
otros. Al respecto, véase John Heil, "Levels of Reality", Ratio. An International Journal of Analytic
Philosophy, vol. 16, nam. 3, 2003, p. 220.

» De manera notable, véase John R. Searle, The Construction of Social Reality, op. cit., y Raimo Tuomela,
The Philosophy of Sociality. The Shared Point of View, Oxford University Press, Oxford, 2007..



84 Conlflictos entre derechos

Si los objetos, propiedades y hechos sociales pueden ser reducidos o no
a objetos, propiedades y hechos fisicos, no es una cuestion que pueda
resolver aqui. Para quienes defienden el proyecto reduccionista (es decir,
quienes defienden que cualquier objeto, propiedad o hecho que no sea
por si mismo un objeto, propiedad o hecho fisico, puede ser exhaustiva-
mente analizado mediante objetos, propiedades o hechos fisicos), hablar
de un nivel explicativo de la realidad social es simplemente redundante.
Esta postura, entre otras, se enfrenta a la objecion de que ciertos objetos
(p. €j., las corporaciones), propiedades (p. ej., la intencionalidad colec-
tiva) y hechos (p. ej., las elecciones presidenciales) no son claramente
reducibles a objetos, propiedades o hechos fisicos. Quienes defienden el
holismo metodoldgico,** en cambio, sugieren que un nivel diferente de ana-
lisis metafisico (esto es, el nivel de la realidad social), no sélo no es redun-
dante, sino que tampoco es necesariamente inconsistente con las teorias
metafisicas naturalistas. Decir que los objetos, propiedades y hechos
sociales supervienen, emergen o estdn constituidos por los objetos, propie-
dades y hechos naturales, son algunas formas en que se pueden distinguir

niveles explicativos de la realidad sin renunciar al proyecto naturalista.

La teoria artefactual de los derechos que intento bosquejar aqui puede
tomarse como un esfuerzo por explicar la existencia de los derechos des-
de una postura no-reduccionista (o, incluso, anti-reduccionista). Esto quiere
decir que, de acuerdo con esta teoria, dar cuenta de los derechos como
objetos existentes no significa aceptar que los derechos son objetos fisicos,
ni mucho menos objetos fundamentales. Esta teoria afirma, por el con-
trario, que los derechos son artefactos sociales y los derechos juridicos
son artefactos institucionales, es decir, el tipo de objetos cuya existencia
depende de cierta intencionalidad colectiva, en particular, de un recono-

cimiento social o institucional (segun sea el caso).

#* Veéase Julie Zahle, "Methodological Holism in the Social Sciences", The Stanford Encyclopedia
of Philosophy, 2016., y Tobias Hansson, "Why the Social Sciences are Irreducible", Synthese, 2017,
pp. 1-27.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 85

2.2.6. El reconocimiento social

Reconocer un objeto como un artefacto (es decir, como satisfaciendo
ciertas condiciones de existencia e identidad) es una actividad intencio-
nal. Cuando yo reconozco una rama de un arbol como un tenedor, estoy
llevando a cabo una actividad intencional, la cual, como expliqué antes,
podria realizarse de varias formas. Si el reconocimiento es explicito, enton-
ces podria consistir en expresar (o declarar) que la rama es un tenedor; si,
en cambio, es un reconocimiento implicito, entonces podria consistir
solamente en usar la rama como un tenedor. Lo caracteristico del recono-
cimiento de los derechos, en todo caso, es que no es individual. Los objetos
sociales, como los derechos, requieren para su existencia de recono-

cimiento compartido.

Compartir el reconocimiento de un objeto como un artefacto es de lo
que depende la existencia de ese artefacto para el grupo de individuos que
participan de ese reconocimiento. A este tipo de reconocimiento le llamaré
reconocimiento social, que es una forma de intencionalidad colectiva (esto
es, el tipo de intencionalidad con el que grupos de individuos realizan
ciertas acciones o actividades intencionales, p. ej., planear una fiesta,

jugar ajedrez, e incluso improvisar conciertos en la calle).

Una tesis central en la teoria de la construccion de la realidad social de
Searle” es precisamente que los seres humanos (individual y, en especial,
colectivamente) creamos cosas a través de nuestro reconocimiento, p.
ej., conceptos, artefactos e instituciones. Esta tesis, junto con la suposicion
de que los derechos, al igual que el derecho mismo y otras instituciones,
como el dinero, el mercado, etc., son creaciones colectivas, son algunos

de los compromisos que asumo en este articulo.*®

» John Searle, The Construction of Social Reality, op. cit.

% Con esto, no quiero sugerir que el derecho es un artefacto. Aunque hay algunos intentos por
defender esta idea (p. ej., Luka Burazin, "Can There Be an Artifact Theory of Law?", Ratio Juris, vol. 29.
num. 3, 2016, pp. 385-401), en otra parte ya he argumentado que el derecho no es un artefacto (o,
mejor dicho, que la naturaleza del derecho no es artefactual); véase, Miguel Angel Garcia Godinez



86 Conlflictos entre derechos

El propésito de esta seccion, sin embargo, no es dar cuenta de la realidad
social ni explicar qué son las instituciones. Mas bien, es explicar: i) en
qué consiste el reconocimiento social, y ii) sugerir algunas formas en las que
puede ocurrir.

Respecto de i), el reconocimiento social puede analizarse mediante sus
tres elementos constitutivos: el sujeto que lleva a cabo el reconocimiento,
el objeto sobre el cual se realiza el reconocimiento y la relacion misma de
reconocimiento. Empezaré con el tercero. El reconocimiento, como las
creencias, los deseos, etc., es una actividad intencional que relaciona
cierto contenido intencional con el estado mental del agente. Esta relacion
suele ser denominada de varias formas, la mas comun de ellas es "acerca
de". Mi reconocimiento de h como un f es acerca de h, asi como mi creen-
cia de que p es acerca de p, etc. Aunque hay mucha discusion respecto
cuadl es esta relacion en especifico, y cuales son las condiciones para que
se obtenga, no es parte de los objetivos de este trabajo ofrecer una expli-
cacion mas detallada.”’

El primer elemento del reconocimiento social es el sujeto que lleva a
cabo la actividad intencional; es decir, el agente. Lo caracteristico de este
agente es que no es individual (yo), sino colectivo (nosotros). La idea de
un agente colectivo, sin embargo, no nos compromete con aceptar que
hay mentes colectivas o espiritus hegelianos (es decir, que en el mundo hay
mas mentes que individuos). Para entender qué son la agencia e inten-

cionalidad colectivas, uno puede adoptar, o bien una teoria individualista,

("Flaws and Virtues of an Artifact Theory of Law", Ratio Juris, vol. 32, num. 1, marzo 2019, pp.
117-131). Esto no significa, sin embargo, que el derecho, asi como los artefactos sociales, no depen-
den de cierto tipo de intencionalidad colectiva. El derecho es una construccion social, asi como
los derechos. La diferencia entre ellos es que el derecho es una prdctica institucional normativa (Neil
MacCormick y Ota Weinberger, An Institutional Theory of Law, Springer, Paises Bajos, 1986 y
Neil MacCormick, Institutions of Law: An Essay in Legal Theory, Oxford University Press, Oxford,
2007 y Maksymilian Del Mar y Zenon Bankowski (eds.), Law as Institutional Normative Order, Rout-
ledge, Londres-NuevaYork, 2009), mientras que los derechos son artefactos de cierto tipo.

%7 Para ello, véase Searle Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind, op. cit., y Pierre Jacob,
"Intentionality", en Edward N. Zalta (ed.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 2014. Disponible
en: https://plato.stanford.edu/entries/intentionality/



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 87

o bien una teoria colectivista. Desde la teoria de Searle, por ejemplo,*
uno puede decir que los individuos poseen tanto intencionalidad indi-
vidual como intencionalidad colectiva. Asi, para explicar los estados
intencionales colectivos, no se requiere postular la existencia de mentes
colectivas, sino simplemente reconocer que los individuos poseen ambas
capacidades de intencionalidad. Otra opcion es la teoria de Tuomela que
—aunque guarda ciertas similitudes con la teoria de Searle— esta signi-
ficativamente mas desarrollada.?® El propone que la intencionalidad colec-
tiva es una actitud plural compartida (shared we-attitude), que requiere,
por un lado, sostener actitudes individuales de modo plural (we-mode)
y, por el otro, tener creencias (o conocimiento) compartido. Ambas, en
todo caso, tienen en comun que son teorias colectivistas de la intencio-
nalidad colectiva.

Las teorias que defienden una version individualista de la intencionali-
dad colectiva sostienen, de manera general, que son las intenciones indi-
viduales las que constituyen, bajo ciertas condiciones, intenciones colec-
tivas.’® Para ambos tipos de teorias, es decir, tanto individualistas como
colectivistas, hay retos importantes que tienen que enfrentar. En este tra-
bajo, sin embargo, no intentaré defender una teoria u otra. A lo mas, quiero
insinuar que las teorias individualistas tienen serios problemas para expli-
car practicas sociales o acciones colectivas que involucran un gran numero
de participantes (pienso, p. €j., en Shapiro, quien ha utilizado la teoria de
Bratman para intentar explicar la actividad juridica como una actividad
de planificacion social; para lo cual, sin embargo, ha tenido que modifi-
car seriamente algunas de sus caracteristicas mas importantes y anadir
algunas otras, p. ej., la alienacion de los participantes).’!

El segundo elemento del reconocimiento social es el contenido intencional.
Dado que los derechos no son objetos fisicos (p. ej., tenedores), aquéllo

2 John Searle, The Construction of Social Reality, op. cit.

* Raimo Tuomela, The Philosophy of Sociality. The Shared Point of View, op. cit.

% Como las de Michael E. Bratman, Shared Agency: A Planning Theory of Acting Together, Oxford
University Press, Oxford, 2014 y Kirk Ludwig, From Individual to Plural Agency. Collective Action:
Volume 1, Oxford University Press, Oxford, 2016.

3! Véase Scott J. Shapiro, Legality, Harvard University Press, Estados Unidos, 2011.



88 Conlflictos entre derechos

que se reconoce como derechos no es un objeto fisico (p. ej., una rama de
un arbol). Esto, sin embargo, no significa que el objeto o contenido inten-
cional es, como algunas teorias ficcionalistas podrian sugerir, un objeto
no-existente (tal y como parece ocurrir con respecto a los estados inten-
cionales que son acerca de Santa Claus o Sherlock Holmes).?* En cambio,
el reconocimiento de los derechos es una actividad intencional colectiva

acerca de ciertas declaraciones.

Esta idea, asi como todas las anteriores, requiere mayor explicacion.
Aqui, sin embargo, sélo puedo sugerir lo siguiente. Primero, en el caso
de los derechos que no requieren para su existencia la existencia de otros
artefactos (p. ej., los derechos morales), su reconocimiento social es acerca
de ciertas creencias comunes que son expresadas entre los miembros de
un grupo social mediante ciertas declaraciones. Por otro lado, para el
caso de los derechos juridicos, cuya existencia si requiere la existencia
de otros artefactos (p. ej., normas juridicas), lo que se reconoce cuando se
reconoce su existencia es un acto de habla declarativo institucional (p. ej.,
un pronunciamiento legislativo o una decision judicial). De ahi la dife-
rencia que introduje antes entre reconocimiento social y reconocimiento

institucional.

En cualquier caso, no obstante, el reconocimiento de los derechos con-
siste en la atribucion de ciertas propiedades y funciones (establecidas en
el concepto o descripcion-tipo correspondiente) al objeto o contenido
intencional del reconocimiento (es decir, las creencias comunes expresa-
das mediante declaraciones, o los actos de habla declarativos institu-
cionales). Asi, mediante el reconocimiento social o institucional de los
derechos y de los derechos juridicos, los participantes atribuyen al con-
tenido intencional de su reconocimiento la funcion de identificar, dentro
del correspondiente marco normativo, a quienes sostienen cierta posi-

cién normativa (es decir, a los tenedores de derechos).

32 Al respecto, véase Alasdair MacIntyre, After Virtue, University of Notre Dame Press, Notre Dame,
1981, p. 67; y Tim Crane, The Objects of Thought, Oxford University Press, Oxford, 2013.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico

Quienes participan de este reconocimiento colectivo (esto es, los partici-
pantes), juegan un papel muy importante en la explicacion metafisica de
los derechos. Ellos son quienes crean los derechos, y también quienes los
mantienen. En otras palabras, los participantes son parcialmente respon-
sables de la existencia y persistencia de los derechos. Aunque quienes
crean los derechos no tienen que ser los mismos que quienes los mantie-
nen, ambos grupos de individuos son considerados participantes (porque
participan de la practica social de reconocimiento). Claro, esto no signi-
fica que quienes mantienen a los derechos (p. ej., ciudadanos, jueces, legis-
ladores, etc.) no pueden llevar a cabo una revision conceptual. En muchas
ocasiones, parte de lo que implica mantener un derecho consiste en revi-
sar (es decir, modificar, agregar o eliminar) sus condiciones de existencia
e identidad (p. ej. sus funciones especificas). En todo caso, para poder
realizar cualquier accion que involucre a los derechos es necesario parti-
cipar de su reconocimiento. Esto es, el punto de vista del participante, no
el del observador, es indispensable para hacer cualquier uso de ellos.

Respecto al inciso ii) del proposito de esta seccion, es decir, respecto a
las posibles formas en las que puede ocurrir el reconocimiento social,
voy a mencionar a continuacion algunas de las explicaciones disponi-
bles. Primero, el reconocimiento colectivo podria estar determinado por
ciertos hechos historicos. Por ejemplo, el reconocimiento de x como una
instancia de un tipo social F (donde "x" es un pedazo de papel, y "F" son
10 USD) podria estar determinado por una serie de acontecimientos
historica o causalmente vinculados (p. ej., hechos que podrian haberse
originado con la transferencia de la propiedad de ciertos objetos a cambio
de un valor de intercambio). Asi, ciertos artefactos (como los billetes de
10 USD) podrian haberse originado, no en virtud de un acto premedi-
tado de creacion (es decir, como si alguien, en algin momento determi-
nado, hubiese introducido el dinero en el mundo), sino mediante el proceso
evolutivo de intercambio de bienes. Lo cual explicaria por qué la acep-
tacion colectiva de una regla constitutiva (es decir, el tipo de regla que
establece las condiciones para que algo cuente como un billete de 10 USD),
no consiste en un acto intencional tinico, sino en una serie de actividades

89



90 Conlflictos entre derechos

intencionales (p. ej., intercambiar bienes, asignar valor a ciertos objetos
de intercambio, etcétera).

Otra explicacion del reconocimiento colectivo es entenderlo como una
forma de convencionalismo social. Para ciertas teorias, el reconocimiento
compartido es producto de un acuerdo o una convencion. Imaginemos,
p. €j., una formacion rocosa, que, después de una amplia negociacion
politica, es reconocida como la frontera entre dos Estados. Este recono-
cimiento, a diferencia de lo que podria ser el caso en el reconocimiento
del dinero, no esta determinado por hechos o procesos historicos (en
sentido estricto), sino por un acuerdo o convenio entre las partes negocia-
doras. Para ambos Estados —diriamos— la correspondiente regla cons-
titutiva es colectivamente reconocida en virtud del acuerdo por el cual
ast lo decidieron.

Otra explicacion del reconocimiento colectivo apuntaria mas bien a las
practicas sociales como originadoras de la aceptacion social. En el caso
del derecho, uno de los ejemplos clasicos es la teoria de Hart.** De acuerdo
con su teoria, el derecho, entendido ya como sistema juridico, esta fun-
dando en una practica social de reconocimiento. Esta practica social
consiste en un grupo de participantes que deciden qué conductas sociales
son incorrectas (es decir, reprochables) a partir del uso comun de ciertas
reglas primarias (reglas de obligacion, permision y prohibicion). De esta
practica social —sugiere Hart— surge una regla de reconocimiento. Esta
regla, que también podriamos interpretar como una regla constitutiva,”
es colectivamente aceptada por los participantes, aunque no en virtud de
un acuerdo o un proceso historico, sino como el producto de ciertas accio-
nes colectivas intencionales.

» H. L. A. Hart, The Concept of Law, op. cit.

* Uno puede objetar esta interpretacion; sin embargo, el punto que intento ilustrar con ella no
depende de su aprobacion. En todo caso, la teoria institucional del derecho de Neil MacCormick
(en An Institutional Theory of Law, op. cit., e Institutions of Law, op. cit.) podria considerarse como un
ejemplo mucho mas claro de esta forma de reconocimiento colectivo (al respecto, véase Miguel
Angel Garcia Godinez, Los criterios de correccion en la teoria del razonamiento juridico de Neil MacCormick.
Serie: Interpretacion Constitucional Aplicada, ntam. 3, Centro de Estudios Constitucionales-SCJN,
México, 2017).



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 91

Por supuesto, estas teorias no agotan todas las posibles explicaciones
que podriamos dar para cada caso de reconocimiento colectivo. Es mas,
no hay razén alguna por la cual tendriamos que tomarlas como explicacio-
nes mutuamente excluyentes. Como atinadamente sugiere Brian Epstein,
el nivel explicativo de la realidad social no consiste en un modelo tnico
(de ahi el error de muchas teorias que intentan explicar la existencia o
naturaleza de ciertos objetos, propiedades o hechos sociales a través de

uno solo).*®

Antes de concluir esta seccion, volveré a la cuestion de cual es el papel
que juega el reconocimiento social en la explicacion metafisica de los
derechos como artefactos. Como mencioné antes, Hilpinen entiende
los artefactos como objetos fisicos intencionalmente creados para cum-
plir con algtin propésito. De acuerdo con sus dos principios de éxito Al
y A2, los artefactos pueden ser, o bien objetos intencionalmente creados
que satisfacen alguna descripcion-tipo, o bien objetos que son reconoci-
dos como satisfaciendo alguna descripcion-tipo. En ambos casos, Hilpinen
defiende que los artefactos dependen causalmente de las intenciones del

agente creador.

Que la relacion entre los objetos creados intencionalmente y las inten-
ciones del agente creador es de tipo causal, es algo que puede ser discu-
tido en relacion con cualquier tipo de artefacto. Aquino podré desarrollar
un argumento tan general;’® sin embargo, si quiero defender que, en el
caso de los artefactos sociales e institucionales, aunque dependen onto-
logicamente de la intencionalidad colectiva (en especifico, de su recono-

cimiento), esta relacion de dependencia no es causal.’”

 Cfr. Brian Epstein, The Ant Trap: Rebuilding the Foundations of the Social Sciences, Oxford University
Press, Oxford, 2015.

’° Para esto, véase, ibidem, pp. 46-49, 279.

7 Como bien lo explica Thomasson, aunque hay muchos objetos en el mundo (tanto artificiales
como naturales, p. ej., plantas y animales —incluyendo los seres humanos—) que son en algin



92 Conlflictos entre derechos

En la literatura acerca de qué tipos de relaciones hay entre hechos natu-
rales y sociales, y, en particular, qué relacion de dependencia ontoldgica
explica la existencia de hechos sociales a partir de hechos naturales,
podemos encontrar diferentes opciones, p. ej., superveniencia, emergen-
cia, constitucion, etc. Decidir cudl es la relacion de dependencia relevante
es parte central de la investigacion metafisica contemporanea (especial-
mente, dentro de la ontologia social). Esto es algo que, por supuesto, no
puedo presentar aqui con detalle. Me limitaré, en cambio, a sugerir que
los artefactos sociales e institucionales (entre ellos, los derechos y los
derechos juridicos) dependen de la intencionalidad colectiva en un sen-
tido perspectival; es decir, la intencionalidad colectiva no causa la exis-
tencia de dichos artefactos, aunque si constituye la perspectiva desde la
cual podemos determinar su existencia.

Decir que los derechos y los derechos juridicos dependen de cierta inten-
cionalidad colectiva, quiere decir que su existencia requiere adoptar la
perspectiva del participante (es decir, la perspectiva de quien participa
en el reconocimiento social o institucional del caracter artefactual de las
correspondientes declaraciones o actos declarativos institucionales). Adop-
tar esta perspectiva requiere (y esta caracterizada por) usar un determi-
nado marco conceptual (esto es, las correspondientes descripciones-tipo)
para crear entidades artificiales.’

Con esta afirmacion, para la cual no estoy ofreciendo aqui argumento
alguno, quiero llamar la atencion sobre la importancia de profundizar en
el analisis metafisico de los derechos y, para ello, considerar los avances
significativos tanto en la metafisica de los objetos como en la metafisica
de la intencionalidad colectiva. Teniendo claro todos estos elementos, a
saber, la relacion de dependencia ontologica, el reconocimiento social
o institucional, las descripciones-tipo y los diferentes niveles explicativos

sentido causalmente producidos por ciertas actividades humanas intencionales (p. ¢j., la agricultura
y el sex0), estos objetos no son por eso mismo artefactuales (en Ordinary Objects, op. cit., p. 52).

% Al respecto, véase Amie Thomasson, Ordinary Objects, op. cit. y Amie Thomasson, Ontology Made
Easy, Oxford University Press, Oxford, 2014.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 93

de la realidad, creo que podemos acercarnos a un entendimiento mucho
mas preciso de los derechos y los derechos juridicos, su estatus ontolo-
gico (es decir, como objetos sociales o institucionales, no fundamentales)
y su importancia dentro del discurso practico (es decir, su funcionalidad).

2.2.7. Los conflictos
entre derechos

Con todo lo dicho en las secciones anteriores, la idea de que los derechos
son artefactos sociales; es decir, objetos sociales creados intencional-
mente para cumplir con ciertas funciones, no deberia parecer excéntrica.
Aunque queda pendiente resolver la cuestion de qué funciones especifi-
cas cumplen los derechos, esto es, si los derechos protegen intereses, o
si aseguran y promueven libertades, o si justifican cierta restriccion en
las libertades de otros, etc., la caracterizacion que aqui presento busca
ser compatible con cualquiera que sea la teoria de la funcion de los dere-
chos que resulte mas coherente con nuestras practicas normativas (socia-
les e institucionales).

La pregunta que me interesa responder aqui, y que es parcialmente res-
ponsable del entramado tedrico que he desarrollado en este articulo, es
équé son los conflictos entre derechos? Desde la teoria de los artefactos que
he bosquejado aqui, los conflictos entre derechos seran entendidos como
conflictos que resultan a partir de las diferentes funciones que cumplen.
Claro, esto no significa que tengamos que esperar hasta determinar qué
funciones especificas cumplen los derechos para explicar qué son (y
cuando ocurren) los conflictos entre derechos. La respuesta que daré en
esta tltima seccion del trabajo no requiere dicha determinacion, porque es
mucho mas general y simple.

Como expliqué antes, de acuerdo con la teoria de los derechos como
artefactos, la funcion-tipo de los derechos es identificar a quienes sos-
tienen ciertas posiciones normativas (es decir, a los tenedores de derechos).
De donde se sigue, entonces, que los conflictos entre derechos son conflic-
tos entre diferentes posibilidades de identificacion. Ilustraré esto, primero, con



94 Conlflictos entre derechos

una analogia. Pensemos en dos sujetos, A y B, quienes utilizan ciertos
artefactos para identificar objetos peligrosos. A estaria en conflicto con B
si A identifica un cierto objeto como peligroso y B lo identifica como no
peligroso. Algo similar ocurre en el caso de los derechos. A y B sosten-
drian un conflicto de derechos en una determinada situacion si, por
ejemplo, A es identificado como teniendo una pretension en contra de
B, mientras que B es identificado como teniendo una determinada libertad
en contra de A (que, de ser verdad, seria la correlativa a la no-pretension
de A en contra de B). Los derechos utilizados en esta situacion para iden-
tificar a A y B como tenedores de derechos estarian en conflicto en tanto
producen resultados normativos opuestos. Es decir, ambos derechos

activarian razones que justificarian juicios normativos incompatibles.

Una teoria de los derechos como artefactos no puede decidir respecto a
qué derecho debe utilizarse en cada situacion (o, en caso de conflicto, qué
derecho tiene mayor importancia); sin embargo, si puede ayudarnos a
entender por qué ocurren los conflictos. De acuerdo con esta teoria, los
derechos son artefactos sociales cuya funcion-tipo es identificar a los tene-
dores de derechos. Esta identificacion, aunque juega un papel relevante
en la determinacion de ciertos juicios normativos, no es por si misma la
que justifica esos juicios. Esto significa que alguna informacion adicio-
nal, que aqui llamaré informacion contextual, tiene que ser ademas con-
siderada. Esta informacion, junto con las razones normativas que los
derechos activan, son los elementos que llevan a los participantes a tomar
ciertas decisiones. En la medida en que algunas de las razones que los
derechos activan justifican decisiones opuestas o incompatibles, estare-
mos frente a un caso de conflicto entre derechos. Por supuesto, esto no
significa que los derechos entran en conflicto de manera abstracta. Los
conflictos entre derechos ocurren cuando las razones que ellos activan
justifican decisiones normativas cuya realizacion resulta mutuamente

incompatible.?

%% Si uno caracteriza las razones que los derechos activan como razones inconmensurables, entonces
la idea de un conflicto genuino entre derechos es insostenible. Una teoria de los derechos como



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 95

Para entender mejor esta idea, propondré un ejemplo. Pensemos en
un participante, p. €j., un juez. Supongamos que este juez tiene que
decidir entre condenar o no a una persona B a pagar una multa y ofrecer
una disculpa publica por expresar ciertas opiniones negativas sobre A.
La decision de este juez, en tanto que racional, estara parcialmente deter-
minada por las razones que tenga. Imaginemos que en su contexto ins-
titucional (es decir, dentro del sistema juridico desde el que opera), los
derechos a la libertad de expresion y a la proteccion al honor son dere-
chos institucionalmente reconocidos (es decir, existen). La existencia de
estos derechos juridicos, por supuesto, no entrana conflicto alguno. Sin
embargo, cuando el juez los usa (esto es, cuando la informacion contex-
tual de que dispone el juez, incluyendo la identificacion de A y B como
tenedores de derechos, activa la aplicacion de ciertas razones), entonces
ellos forman parte de los elementos practicos que el juez tomara en
cuenta para decidir.*® Bajo estas condiciones, las razones que los dere-
chos proveen podrian entrar en conflicto: si el juez considera que A tiene
un derecho de proteccion al honor, entonces la razon que ese derecho
activa contribuira en la decision del juez a favor de que condene a B; por
otro lado, si el juez considera que B tiene un derecho a la libertad de
expresion, entonces la razén que ese derecho activa contribuira en la
decision del juez en contra de condenar a B. Si el juez considera que
ambas razones son simultaneamente activadas dada la informacion con-
textual de que dispone, entonces se enfrentara a un conflicto entre dere-
chos (es decir, las razones que esos derechos proveen contribuiran en la
determinacion racional de su decision con la obtencion de conclusiones

normativas mutuamente incompatibles).

artefactos, que no decide qué funciones especificas tienen los derechos (es decir, qué razones en
especifico activan), no esta comprometida con la posibilidad de conflictos genuinos entre derechos.
Agradezco otra vez a Diana Gonzalez por advertirme de esto. En todo caso, véase Peter Schaber,
"Are There Insolvable Moral Conflicts?", en Peter Baumann y Monika Betzler (eds.), Practical Con-
flicts. New Philosophical Essays, Cambridge University Press, Cambridge, 2004, pp. 279-294. Y Ruth
Chang, "Incommensurability (and incomparability)", en Hugh LaFollette (ed.), The International
Encyclopedia of Ethics, Blackwell, Malden M. A., 2013, pp. 2591-2604.

* Para una discusion general sobre el ofrecimiento de razones practicas y su activacion (triggering),
véase David Enoch, "Giving Practical Reasons", Philosophers’ Imprint, vol. 11, nam. 4, 2011, pp. 1-22.



96 Conlflictos entre derechos

Nada en la teoria de los derechos como artefactos nos impide dar cuenta
de éste o cualquier otro caso de conflicto entre derechos. Primero, por-
que esta teoria caracteriza claramente dichos conflictos como conflictos en-
tre razones. Y segundo, porque entiende los derechos (y los derechos
juridicos) como artefactos sociales (institucionales) que tienen precisa-
mente la funcion de activar esas razones al identificar a quienes sostienen
ciertas posiciones normativas. Estas dos ideas, ademas, explican por qué
otros tipos de artefactos no entran en conflicto de la misma forma que los
derechos: solo aquellos artefactos cuya funcion es activar razones pueden
conflictuarse entre si. Asi, los tenedores, los sillones, las corporaciones,
etc., cuya funcion no es activar razones, no pueden entrar en conflicto.

3. Conclusiones

En este breve articulo he presentado (de manera muy esquematica) al-
gunas de las ideas, conceptos y argumentos que podrian ayudarnos a
entender qué son los derechos. Como esta es una cuestion metafisica
(y no meramente conceptual), la teoria que he desarrollado aqui podria
tomarse como una teoria metafisica de los derechos; en especifico, como
una teoria de los derechos como artefactos. Para esta teoria, los derechos son
artefactos sociales, cuya existencia depende de su reconocimiento social.
Aunque algunas de estas ideas, conceptos y argumentos pueden resultar
contra-intuitivos para quienes defienden explicaciones metafisicas de los
derechos mas robustas (p. ej., aquéllas que entienden a los derechos como
principios), el analisis que aqui propongo (en términos de artefactos) no
solo guarda coherencia con algunas de las teorias analiticas contempora-
neas mas importantes de la ontologia social, sino que ademas da cuenta
de manera clara de ciertos fendmenos sociales que involucran a los dere-

chos (p. €j., los conflictos entre derechos).
Fuentes

AtEexy, Robert, A Theory of Constitutional Rights, Oxford University Press,
Oxford, 2002.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 97

Brarman, Michael E., Shared Agency: A Planning Theory of Acting Together,
Oxford University Press, Oxford, 2014.

Bricker, Phillip, "Ontological Commitment", en Edward Zalta (ed.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy, noviembre 2014. Disponible

en: https://plato.stanford.edu/entries/ontological-commitment/

Burazin, Luka, "Can There Be an Artifact Theory of Law?", Ratio Juris,
vol. 29. num. 3, 2016, pp. 385-401.

CHANG, Ruth, "Incommensurability (and incomparability)", en LAFOLLETTE,
Hugh (ed.), The International Encyclopedia of Ethics, Blackwell,
Malden M.A., 2013, pp. 2591-2604.

Crang, Tim, The Objects of Thought, Oxford University Press, Oxford, 2013.

Cruz Parcero, Juan Antonio, El concepto de derecho subjetivo, 2a. ed., Fon-

tamara, México, 1999.

DEL Mar, Maksymilian y Bankowski, Zenon (eds.), Law as Institutional
Normative Order, Routledge, Londres-NuevaYork, 2009.

Drpert, Randall R., "Art, Artifacts, and Regarded Intentions", American
Philosophical Quarterly, vol. 43, nam. 4, 1986, pp. 401-408.

Dipert, Randall R., "Some Issues in the Theory of Artifacts: Defining
‘Artifact’ and Related Notions", The Monist, vol. 78, num. 2, 1995,
pp- 119-135.

EnocH, David, "Giving Practical Reasons", Philosophers” Imprint, vol. 11,
num. 4, 2011, pp. 1-22.

EpsTEIN, Brian, The Ant Trap: Rebuilding the Foundations of the Social
Sciences, Oxford University Press, Oxford, 2015.



98 Conlflictos entre derechos

Franssen, Marteen et al. (eds.), Artefact Kinds. Ontology and the Human-Made
World, Springer, Suiza, 2013.

Garcia-Gopinez, Miguel Angel, "Flaws and Virtues of an Artifact Theory

of Law", Ratio Juris, vol. 32, num. 1, marzo 2019, pp. 117-131.

Garcia-Gopinez, Miguel Angel, Los criterios de correccion en la teoria del
razonamiento juridico de Neil MacCormick, Serie: Interpretacion
Constitucional Aplicada, num. 3, Centro de Estudios Constitu-
cionales-SCJN, México, 2017.

Hansson, Tobias, "Why the Social Sciences are Irreducible", Synthese,
2017, pp. 1-27.

Hart, H. L. A., The Concept of Law, 2a. ed., Oxford University Press,
Oxford, 1994.

Her, John, "Levels of Reality", Ratio. An International Journal of Analytic
Philosophy, vol. 16, nam. 3, 2003, pp. 205-211.

HirpiNen, Risto, "On Artifacts and Works of Art", Theoria, vol. 58, nam. 3,
1992, pp. 58-82.

Hourerp, Wesley N., "Fundamental Legal Conceptions as Applied in
Judicial Reasoning", Yale Law Journal, vol. 26, nam. 8, 1917, pp.
710-770.

Jacos, Pierre, "Intentionality", en Zalta, Edward N.,. (ed.), The Stanford
Encyclopedia of Philosophy, 2014. Disponible en: https:/plato.

stanford.edu/entries/intentionality/

Lubwig, Kirk, From Individual to Plural Agency. Collective Action: Volume 1,
Oxford University Press, Oxford, 2016.



Derechos y conflictos entre derechos: un analisis metafisico 99

Maccormick, Neil, Institutions of Law: An Essay in Legal Theory, Oxford
University Press, Oxford, 2007.

Maccormick, Neil y WEINBERGER, Ota, An Institutional Theory of Law, Springer,
Paises Bajos, 1986.

MacINTYRE, Alasdair, After Virtue, University of Notre Dame Press, Notre
Dame, 1981.

PeNA, Antonio Manuel, "Cinco teorias sobre el concepto de los dere-
chos", DOXA. Cuadernos de Filosofia del Derecho, num. 32, 2009,
pp. 665-686.

PerTiT, Philip, "Collective Intentions", en NAFFINE, N. et al. (eds.),
Intention in Law and Philosophy, Ashgate, Estados Unidos, 2001,
pp. 241-254.

Raz, Joseph, "On the Nature of Rights", Mind, vol. 93, num. 370, 1984,
pp. 194-214.

RoseN, Gideon, "Metaphysical Dependence: Grounding and Reduction",
en Hatg, Bob y Horemann, Aviv (eds.), Modality: Metaphysics, Logic,
and Epistemology. Oxford University Press, 2010, pp. 109-136.

ScHABER, Peter, "Are There Insolvable Moral Conflicts?", en Baumann,
Peter y Betzler, Monika (eds.), Practical Conflicts. New Philosophical
Essays, Cambridge University Press, Cambridge, 2004, pp.
279-294.

SEARLE, John R., Intentionality: An Essay in the Philosophy of Mind,
Cambridge University Pres, Berkeley, 1983.

SEARLE, John R., The Construction of Social Reality, Penguin, Londres,
1995.



